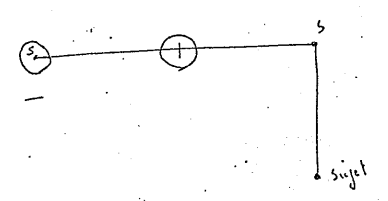
Doctour Jacques LACAN

CONFERENCE

DU

Morerodi 3 Juin 1964



10(10 (10.1))

Quand je vous ai dit, au début de nos entretiens :
"Je ne cherche pas, je trouve", ceci veut dire, que dans
le champ de Freud par exemple, en n'a qu'à se baisser pour
ramasser ce qu'il y a à trouver, le Nachträglihe par exemple,
a été, dans sa réelle portée, négligé, encore qu'il fût là,
et qu'il n'y avait qu'à le ramasser.

Un jour, je me souviens de l'étonnement, de la sure prise, de quiqu'un qui était sur les mêmes pistes que moi,
à voir ce qu'on pouvait faire de l'olnzige Zug, du trait
unaire, aujourd'hui, à propos de ce que j'ai introduit la
dernière fois, je voudrai vous montrer l'importance, déjà
désignée par mon schéma de la dernière fois, de ce que Froud

uppello, au nivoau du rofouloment, le <u>Verstellunterentusentant</u>
Vorstellung, avec la langue allemando, a cotte sorte de faille
qui l'amène à mottre des S indusqui ne peuvent pas se rattacher à la déclinaison normale du déterminant mais qui lui
est nécessaire pour lier ses mots composés.

Il y a là deux termes, Vorstollunce Roprasentana.

Je vous ai parlé, la dernière fois, d'uno forme, que j'ai appelé la forme de l'aliénation, que j'ai illustrée par plusieurs exemples, et que, je vous ai dit, pouvoir s'articuler en un vel d'une nature très spéciale,

Nous pourrions aujourd'hui essayer d'articuler de quelques autres façons, disons pas de quelque chose... eans une autre chose, la dialectique de l'esclave c'est évidement pas de liberté sans la vie, mais pour lui, il n'y aura pas de vie avec la liberté.

Autrement dit, de l'un à l'autre il y a une condition nécessaire, et cette condition nécessaire devient précisément la raison suffisante, de la perte de l'exigence originelle.

Peut-Stro, est-ce quelque choso, ainsi, qui se présento, dans certaines circonstances, pour certains de ceux qui me suivent. Pas de moyen de me suivre sans passer par mes si-cuifiants; mais, passer par mes signifiants, comporte ce sentiment d'aliénation, qui les incite à chercher, solon la formule de Froud, la petite différence. Malheurousement, cette petite différence, leur fait perdre, très exactement la portée, de la direction que je leur désignal.

Et c'est ainsi, que, mon Dieu, je no suis pas tellement chatouilleux, je laisse à chacun suivre sa voie dans la direction que je montre, et je me serai volontiers passé, d'aveir à riever ce qui semblait à tel si précieux, de rectifier, dans la traduction que j'avais donnée d'abord, de ce Verstellungsrepräsentanz.

J'al dit, Froud dans le refoulé, insiste, accentue,
c'est que, le refoulement, porte sur quelque chose qu'est
de l'ordre de la représentation, mais il n'a pas dit que
c'était la représentation. Il a dit que c'était le Verstellungareprésentans, et dès que j'ai introduit, il y a plusieurs

années cetteremarque, qui était aussi simplement une façon de lire ce que Froud écrit nous le titre de la <u>Verdrimman</u>, à savoir l'article, qui dans la série des articles réunis comme métapsychologiques, sulvent immédiatement l'article sur l'inconscient.

J'ai insisté évidemment our le fait, que Froud dit
bien, souligne que ce n'est point là fait du refoulé. La

-et nous verrons ce que coci veut dire- dans notre théerie, va se promener ailleurs, là où il peut. Il y aurai
toujours assez de professeurs de psychologie, pour justifier
avec le patient qu'il prenne seus, là où justement il n'est
plus à sa place, mais insistant sur le fait que c'est la représentation qui est refoulée, j'ai aussi insisté sur coci,
que ce qui est refoulé, ce n'est pas le représenté, du désir,
la signification, que c'est le représentant, et j'ai traduit,
littéralement, de la représentation.

Ici intervient, montrant, illustrant, dans l'exemple mûme de cette transmission que comporte un enseignement, la fonction de l'aliénation, ici, intervient chez tel ou tel,

plus ou moins animée par le souci des privilèges, disons par exemple, de l'autorité universitaire, ne laqualifiant pas pas autrement, après tout, à cette autorité, un disons pas plus d'infatuation d'entrer en fonction, prétend corriger, le représentant, disons, représentatif,

Vient de sortir, ou qui va immédiatement sortir, sur la psychosomatique, nous trouverons toute une argumentation sur je ne sais quelle prétendue méconnaissance, qu'il y aurait dans quelque chose qu'il faut bien appeler, ma théorie du désir, et dans une petite note, qui se référera, d'ailleurs, à je ne sais quel passage insaississable, pris dans le foxto proposé par deux de mes élèves, il soulignera que, à me suivre ils font du désir, le représentant représentatif, du besoin.

Je ne discute pas si effectivement, mes élèves ent écrit cola, nous ne sommes pas arrivés à le retrouver ensemble.

Mais l'important, est ceci, que la remarque, la seule remarque pertinente, de ce petit livre extrêmement pou substantiel, consiste à dire, "nous, nous dirions plutôt que le désir, est le représentant non représentatif."

Or, c'est précisément ce que je dis, ce que je veux dire, et ce que je dis, car ce que je veux dire, je le dis, en disant, en traduisant Vorstellungsrepräscutanz, représentant de la rprésentation. Pour le localiser dans notre schéma fondamental, de l'essence des mécanismes originels de l'aliénation ce Vorstellungsroprüsentanz, est très procisoment ce que nous appellerons, pour la clarté des choses, non pas pour les compliquer, ni pour ajouter un terme de plus à notre vecabulaire, mais pour bien désigner ce que je veux dire aujourd'hui, dans le premier couplage signifiant, qui nous permet de concevoir, que je sujet apparaît d'abord dans l'autre, en tant que, le premier signifiant, , le signifiant unaire, surgit au champ de l'Autre et qu'il représente, comme tol, le sujet, pour un autre signifiant, lequel autre signifiant a pour offet, l'aphanisis du sujet, division du sujet pour autant que le sujet apparaît quelque part, comme gens, ailleurs, il so manifesto comes fading, comus disparition,

C'est donc, si l'on peut dire, une affaire de vie et

de mort, entre le signifiant unaire, et ce sujet en tant que signifiant binaise, c'est la cause de sa disparition.

Lo <u>Vorstellungsreprisentanz</u>, c'est co signifiant biraire. Comment est-il mis en cause, comment vient-il à comstituer le point central, de l'<u>Urverdringung</u>, de ce qui, à
être passé dans l'inconscient, sera, comme Freud l'indique
dans sa théorie, le point d'<u>Anzichung</u>, le point d'attrait,
par où seront possibles, tous les autres refoulements, tous
les autres passages similaires, au lieu de l'<u>Unverdrückt</u>,
ce qui est passé en desseus, comme significant, veilà ce dent
il s'agit, dans le terme <u>Verstellungsrepräsentanz</u>.

Co par quoi, vous ai-je dit, le sujet, en quelque sorte, trouve, la voie de retour, du vel de l'aliémation, c'est cette opération que je veus ai appelée l'autre jour, séparation, c'est quelque chose par où le sujet, trouve, si l'en peut dire, le point faible, du couple primitif, de l'articulation signifiante, en tent qu'elle est, de par son ressort, de par son essence, aliémante, c'est en tant que c'est au niveau du désir qui est dans l'intervalle,

entre ces deux signfiants, désir qui est effort, au sujet, offert, à son repérage, dans l'expéreince du discours de l'Autre, du premier autre auquel il a affaire, l'autre, mettone, pour illustrer, lasière en l'occasion, c'ost en tant, qu'au-dolà de ce qu'olle dit, de ce qu'elle intime, de ce Qu'olle fait surgir comme sens, motif inconnu, son désir, est quelque choso qui se manifeste comme étant au-delà ou en deça, comme étant incommu, c'est en ce point de manque, que se constitue le désir de l'autre, que le sujet, par un procès, qui n'est pas, sens tromporie, qui n'est pas sans constituer, cette sorte de torsion fondamentale, par où, ce quo lo sujet retrouve, co n'est pas ce qui anime son mouvement de retrouvaille, c'est cette torsion dont je parlai la dernière fois, qu'il revient au point initial, qui est celui de son manque comme tel, du manque de son aphanisis, de sa dissparition.

Nous reviendrons en détail, nos suivrons à la piste, les conséquences que ceci implique, dans le procès même de co qu'on appelle, la cure, le traitement, et nous verrons,

que cet effet de torsion, est essential à intégror, à ce qu'on peut appeler la phase de sortie du transfert.

Pour l'instant, ce à quoi je veux soulement m'arrêter, c'est l'essentiel de cette fonction du désir, en tent que, c'est pour autant, qu'ici, le sujet, vient à jouer sa partie, dens le séparation, que le S, le signifiant binaire, le Vorstellungsrepräsentanz, est, comme tel, unterdrückt, c'est-à-dire, chu dans le dessous.

La chose, est essentielle, à bien articulor, et, en quelque sorte, vient tout de suite, rotentir, joter quolque lumière, ce qui est le signe d'une approche, qui est justement ce que nous appelons, dans notre vocabulaire, dans notre pratique, l'interprétation, jeter quelque lumière à la fois, sur des régions très différentes.

passage, si, peut-être trop voire métaphysique,

par rapport à notre expérience, que cola puisse paraître tout

d'abord, mais enfin, dans une technique, qui, comme, incidem
ment, et, comme si la chose allait d'elle-même, fait fréquem
ment allusion, use du terme, du terme de libérer quelque chose

est-ce qu'il est tout à fait étranger à notre champ, de dire, que c'est là, que se jous l'affaire, de ce terme, après tout, qui mérite bien, comme un autre auquel nous l'avens appliquéj la qualification de fantôme, qui s'appelle la liberté.

Ce dont le sujet, u à se libérer, c'ost, de cet effet aphanisique, du signifiant binaire, et, si neus y regardens de près, neus verrons qu'effectivement, ce n'est pas autre chose, ce n'est pas autre chose dont il s'agit, dans la fonction de la liberté.

nière fois, à justifier ce torme de vel de l'aliénation, au i niveau de notre expérence, les deux des supports, les plus certains. Les plus évidents, qui nous seient venus, c'est, ce choix, ces deux choix différents l'un de l'autre, et qui, de leur formule, structurent l'un la position de l'esclave, l'autre, la position du maître, l'un, à l'un, le chex étant denné de la liberté ou la vie, et que c'est de résoudre, pas de liberté sans la vie, quela vie reste à jamais écornée de cette liberté, car, à regarder les choses, certes, d'un regarda apporté plus loin, veus verrez que c'est exactement la même

façon, que se structuro l'aliénation du maître.

Car, at Megel nous indique, que le statut du maître s'instaure de la lutte à mort de pur prestige, souligne-t-il, c'est bien que c'est de la mort, comme telle, que c'est de faire passer, son choix par la mort, que le maître lui aussi, constitue son alienation fondamentale.

Car aussi bien, à peine ai-je eu besoin de le sculignor, qu'assurément, bien sûr, on pout dire, que la mort ne lui ost pas plus, qu'à l'esclave, ápargnée, il l'aura toujours à la fin ; et que c'est là qu'est la limite de sa liberté, mais c'est trop peu dire, car si la mort dont il s'agit, n'est pas cette mort constitutive du choix, aliénant du maître, mort lutte à mort, dit Hegel, de pur prestige, la révélation de l'essence du maître se menifecte, au moment de la terreur où c'est à lui qu'en dit la liberté ou la mort, et cù il n'a évidenment que la mort à choisir pour avoir la liberté. Le terme, l'image suprême du maître, c'est ce personnage de la tragédie Claudelienne, Cygne de Coufontaîne, que j'ai longuement, à un détour de mon séminaire, commentée et pour auvant,

que de son registro, qui est le registro du maître, elle n'a rienvoulu abandonner aucune des valeurs auxquelles elle sacrifie, ne lui apporte, en plus de son sacrifice, que la nécessité de renoncer, jusqu'en son tréfond, à son être même, c'est en tant, que par le sacrifice à ces valeurs, elle est poussée, elle est acculée, forcée à renoncer à son essence, même d'être au plus intime de son être, qu'elle illustre, à la fin, ceci, qu'il y a d'aliénation, radicale de la liberté chez le maître lui-même.

A1-je besoin d'accontur ce que ce Reprisentanz du signifiant, a d'essentiel dans son sens ? A1-je besoin d'accentuer qu'il faut entendre ici, Reprisentanz, mais mon dieu,
à la façon dont les choses se passent, au niveau réel où
se passe, dans tout domaine humain, la communication.

Communément, le représentant de la France, par exemple.

Qu'est-ce qu'ils ent affaire les diplomates quand ils dialoguent, très précisément, ils ne jouent, vis à vis l'un de
l'autre, que cette fonction d'être, de pur représentant, et

surtout, 11 no faut pas, que, intervienne ce quelque chese qui serait do leur signification propre, quand les diplomates dialoguent, ilo sont censés représenter quelque chose dont la simigication, d'ailleurs mouvante, est au-delà, la France. mais dans le dialogue nême, chacun n'a à enregistrer, ce quo l'autre transmot, que dans, ses termes, dans sa fonction de signifiant, ot les deux diplomates dialoguant, n'onthutant que possible, essentiellement dans la structure, à tenir compte de ce qu'est l'autre, comme présence, comme homme, plus ou moins sympathique et avec lequel, il peut diversoment s'agir d'inter-psychologie. Ce n'est qu'une impureté dans le jou. Le terme Reprisentanz est, à proprement parler, à faire intervenir dans ce sens, où ce qui est souligné du signifiant, co qu'il a à être orregistré, pris comme tol, mais il est essentiellowent aux pôles opposés de la signifiation, signification qui joue, qui entre en jeu, et d'ailleuss, la Vorstellung, collo à laquelle nous avons affaire en psychologie, c'ost-à-dire, la prise en charge, la mise en jeu, de ce qu'il en est, des objets du monde, sous le parenthèse d'un sujet,

ceci se passo ici, ici, un s avec une paronthòse dans laquelle se déroulorait touto la suite que vous pouvez imaginer do a, a', a" et alnei de suite, icl est cette subjectivité à laquelle se suspend la théorie de la connaissance, disons, bion sûr, qu'à toute représentation, il faut un sujet, mais ce que nous apprend l'origine du sujet, est que ce sujet n'est jamais un sujet pur, que chaque sujet ne so sustente pas dans le monde, avec sa Weltonschauung original ou eriginelle, et que ce dont il s'agirait, co serait en somme, comme nous l'indique encore une considération psychologique ou psychosociologique arriérée, que ce dont il s'agi que ce qu'il y aurait à faire, que le chemin de la vérité, c'est en quelque sorte, l'enquête, le tatis tique, sur la soume des Weltenschauung, sur ce qu'il en est de l'opinion.

Les choses pourraiont être ainsi si en effet, il n'y avait dans le monde, une série de sujets, avec chacun, la charge de représenter, cortaines conceptions du monde, c'est là, très essentiellement, la faute, la faille, l'erreur

philosophique, insoutenable d'ailleurs, jamais radicalement soutenue, de l'idéalisme, mais, ce qui constitue le sujet, nous mentre qu'il y a toujours, la corrélation, le corrélatif de ce point, quelque part, d'aphanisie du sujet, et que c'est là que s'institue, dans cette aliénation, dans cette division, fondamentales, ce qu'il en est de la dialectique du sujet.

Ici, bien sûr, s'appollo quelque chose qui vient là pur répondre à la question qui a pu m'être posée la dernière fois, concernant ce qui forait que j'adhère, plus ou moins, à la dialoctique hegelienne,

Est-ce qu'il ne suffirait pas ici, que je répondre, que dans ce vel, ce point sensible, ce pint de balance, il n'y a de curgissement du sujet au niveau du sens, que de l'a-phanaisis du sujet, en l'autre lieu, qui est celui de l'inconscient.?

Est-ce qu'il scrait besoin de signaler autre chose, ni plus, que ceci ne comporte, aucune médiation, et que je me charge, que je me fais fort, si j'y suis provequé, de mentrer que l'expérience, effective, celle de ce qui s'est inauguré,

dans cette voie visée commo cello d'un savoir, d'un savoir absolu, ne nous amène jamais et en rien, à quelque chose, qui puisse d'aucune façon, illustrer, la vision hegelienne, de synthèses successives et qui laisse même apparaître; la promesse de ce qui est, en lui, chez lui, lié obscurément à co profil, dans cette visée dernière, de ce que quelqu'un d'autre a illustré ici, plaisamment, sous ce titre du dimanch de la vie, de ce moment où plus aucune ouverture, ne resterai péante au coour du suit.

Mais, 11 me suffira, et je crois, qu'il est nécessaire, qu'ici j'indique, d'où procède ce qu'en peut bien appeler le leurre hogelinn et, comment il est en quelque sorte, inclu dans la démarche inaugurale, dans celle du je pense cartésien pour autant que je vous y ai désigné, le point inaugural qui, introduit dans l'histoire, dans notre expérience, dans netre nécessité, qui nous cupêche à jamais de méconnaître, ce vel de l'aliénation, parce qu'il y a été, pour la première fois, pris pour le constituant de ce quelque chose dès lors d'inéliminable, dans son fondement radical, et qui est, une fois

de plus, à spécifier ce dont 11 s'agit, comme la disloctique du sujet.

Aussi bien, cette référence, dans la suite, me sera-tello assoz essentielle. Assoz essentielle pour caractériser
ce qu'il on est de l'expérience du transfert, pour que je
revienne, ici, à en articuler quiques traits.

nouvoau, ce qui fait qu'elle se distingue de cette recherche de l'elimin dans la pensée antique, ce qui fait qu'elle se distingue, de ce qui en a été l'un des termes, à savoir le scepticisme, c'est ce que nous allons, ici, tâcher d'articulor, de cette double fonction même, que nous avons rapproché la dornière fois, de l'aliénation et de la séparation.

Qu'est-ce que cherche Descartes ? Je vous l'ai dit, je n'ai pas besain de le répéter, de l'illustrer, textes en main vous le verrez, je peux après tout, en promire quelque extrais c'est la certitude, un extrême désir d'apprendre, à distinguer le vrai d'avec le faux, souligné désir, pour veir clair en quei, en mos actions, et marcher avec assurance, en cette vie

Est-ce que, déjà, il me s'agit pas là, de toute autre chose que de la visée du savoir, que nous ne voyens pas là, l'originalité de cette démarche, qui n'est pas une démarche de dialocticien, ni de professeur, encore bien moins une démarche cavalier. Si en l'a souligné, non seulement, la bie-graphie de Descartes est marquée avant tout, de cette recherche, de cette errance, dans le monde, de ces rencontres, et après tout de ce dessein secret,

ce n'est pas simplement parce que, nous y apportons, comme alllours, ce souci, de la biographie, qui, après tout, je suis de ceux qui le considère comme secondaire au regard du sens d'une ceuvre, mais c'est que Descartes lui-même, souligne que cetto biographie, sa démarche, est pour ossentiolle, à la communication de sa méthode, de ce chemin qu'il a trouvé vers la vérité.

Et il le souligne comme tel, il articule, proprement,
que ce qu'il a donné, ce n'est pas comme a tenté de le faire
Bacon, quelques années auparavant, que ça n'est pas le moyen
général de bien conduire su raison, par exemple, sans l'abdiquer

devant l'expérience, ce n'est/pas cela du tout. C'est sa méthode propre en tant qu'il est parti dans cette voie, qu'il
est parti, dans ce sens, que ce désir, dans le sens de cette
recherche, qui est marcher avec assurance, dans ce désir
d'apprendre à distinguer le vrai du faux, pour voir clair en.
quei ? en mas actions.

Et là il dit cet exemple, dono, est particulier, là nussi je pourrai vous pointer des textes puisque, il va jusqu'à ajouter, ceci : ce qui fut pour moi, à tel moment mon chemin, ne paraît à d'autres pas bon, c'est lour affaire, qu'ils recueillent de mon chemin, de mon expérience, ce qu'ils ent à en recueillir et ceci fait partie de l'introduction par Descartes, de son chemin, à lui, vers la science.

Est-co à dire qu'il n'y ait pas la visée du savoir ?

Est-ce à dire que le poids du savoir ne soit pas là présent,

dans l'incidence de Descartes ? Mais bien sûr. C'est par là

qu'il commence, du savoir, il y en a à revendre, il y en a

toujours, il y en a encore, ce n'est pas pour rien, ce n'est

pas moi qui impose ioi cotte allusion, c'est son texte même,

il e été, formé par les mailleurs professeurs, il sort du collège de La Flèche, il est élève des Jésuites, pour co qui est du savoir, et cussi bien de la sapaince, là, ça ne manque pas,

Irai-je jusqu'à dire que, il convient de contrer, de nommer, de bien voir, ce qui est là, ce dont il s'agit, et ce qu'il s'agit aussi pour lui de démonter, dans cette diversité, cette abondance, cette surabondance, même de ce qui lui est apporté comme savoir, il est peut-stre pas à condidérer comme rien que ce soit justement de sa sortie de chez les Jésuites, qu'il importe que cette visée aigué.

Est-ce que, derrière un certain mode, de la transmission du savoir, il n'y a pas quelque choso qui nous intéresse tou
jours, au plus vif, au coeur de ce qui se transmet, à travers

une certaine segesse humaniste, est-ce qu'il n'y a pas quolque

chose comme,

caché qui n'est pas

là où on le met, dans la prétendue mort qu'exigerait de chacum

la règle de Saint Ignace. Pour moi, je n'y suis pas très sen
sible.

Con Jénuites, tels que je les vois, moi, du dehors, ils m'apparaissent toujours, plutôt bien là, et môme assoz frétillants. Ils font bien sentir lour présence et dans une diversité qui est bien loin d'évoquer colle de la mort, la mort dont il s'agit, est colle qui est cachée derrière la notion même de l'humanisme, au coeur, de toute considération humaniste, et jusque dans ce terme, qui, on essai e d'animer, toujours sous le titre de sciences humaines, à considérer qu'il y a quelque chose que nous appellerons un cadavre dans le placard.

C'est cela, ce dont il s'agit, et c'est en cela que Descartes trouve une voie nouvelle. Sa viséo n'est pas de réfutation des incertains savoirs. Il les laissora, les savoirs, courir bien tranquilles et avec eux encore, toutes les règles de vie sociale que l'on voudra. Et la preuve d'ailleurs, c'esqu'aussi bien, l'autre torme, du vel de l'éliénation tel qu'il se présente, à ce moment inaugural de la surgie, du surgiesement de ce terme qui s'appelle le sujet et qui sorait ce qu'il a également présent, tout près de lui, dans son temps,

Lo moment historique du début du 17e etdele, et celui de la pullulation de ce qu'en appelle les libertins et qui sont en réalité. Les les acoptiques. Pascel les désigne par lour nou, à ceci près, qu'il n'en accentue pas, d'une fagon suffisamment libre, le sens et le relief.

Le scepticisme, co n'est pas, la mise en doute en quelque corte successive et énumérable, do toutes les opinions, do toutes les voies plus ou moins précaires, où a tonté de so Elisser le chemin du savoir.

C'est la tenue de cette position, subjective : "on ne peut rien savoir". Il y a là quelque chose qui sériterait d'être illustré, par l'éventail, la soire, le chateloment, de ceux qui en ont été les incarnations historiques, je voudrais vous montrer que Montaigne, par un certain côté, c'est vraiment colui qui s'est centré, non pas autour d'un sceptiscisme mais autour d'un moment vvivant, cotte aphanisis du sujet.

Et c'est en cela qu'il est fécond, qui'l est guide éternel qui reste et qui dépasse tout ce qu'il a pu représenter, comme mement à définir d'un tournant historique, mais ce n'est point 1à le scepticiame, le scepticiame est quelque chose que nous ne connaissens plus, le scepticisme est une éthique, le septicisme est une mode de soutien de l'homme dans la vie, qui implique une position si difficile, si héroïque que nous ne pouvens même plus l'imaginer, justement peut-être, en raison de cette faille, de ce passage qui, nous a été désigné dans quei? Dans ce passage trouvé par Descartes et qui est celui qui porte la recherche, du chemin de la certitude dans la faille, dans ce point même du vel de l'aliénation auquel il n'y a cette issue, que de la voie du désir.

Ce désir de certitude, il a beau, pour Descartes, n'aboutir qu'au doute, d'avoir choisi ce chemin, est cela même qui l'a mené à opérer une séparation, bien singulière, dont je voudrais simplement, toucher quelques termes, toucher quelque a points, parce que, ce seront, pour nous, repères, à quelques-uns des termes, une des fonctions escentielles quei que masquées, qui sont encore vivantes, présentes et directives dans notre méthode investigatrice qui est clie de l'inconscient.

On pourrait diro quo Descartes, à so pousser lui-môns, par une méthode dont j'ai bien teujours souligné devant vous et j'aiété asses satisfait en relisant ces teutes, de voir que là, je no brode pas, que ce n'est point un commentaire, qu'effectivement, lui comme là où je vous le die, ça n'est pas un moment en quelque sorte, qu'en puisse tenir pour acquis, une fois qu'il a été franchi; il faut qu'il soit, à chaque fois, par chacun répété, c'est une ascèse.

C'est un joint et c'est un point d'orientation particulibrement difficile à soutonir dans ce tranchant, qui fait
on valour essenticlie et qui est à proprement parler, l'instoumation comme telle, de ce quelque chose de séparé.

On pourrait dire que, quand Descartos saisit, tient, nous direns, inaugure, le concept d'une certitude qui no tiendrait toute entière que dans ce je panse de la cogitation, si l'en peut dire, marquée, même de ce point de non-issue qu'il y a entre l'aminilation du saveir et le scepticisme qui ne sont point doux choses semblables. On pourrait dire que, se n errour, c'est de croire que c'est là un seveir dire que, se n errour, c'est de croire que c'est là un seveir

2 Desiler de Denimete

Que de cette certitude, il puisse dire qu'il sache quelque chose, comme je l'ai déjà dit devant vous, que ce je pense ne soit pas simple point d'évanouissement.

est essential dans cotto séparation. Et cot autre trait essential, concerns, le champ qu'il ne nomme pas, mais qui est le champ mans, où erront tout ces savoirs, dont il a dit qu'il convenait de les mettre dans une suspension radicale.

C'est au miveau de ce plus vasto sujet, le sujet supposé savoir, supposé savoir jusqu'à lui, à savoir Dieu. Vous savez qu'il ne pout faire, qu'en réintroduire la présence, maisée quelle façon singulière.

he facenabsolument essentialle, on ceci que c'est là, à son propos à lui, non pas au sien, qui tient ce je pense à son propos à lui se pose la question, des vérités éternelles et que, pour s'assurer qu'il n'y a point, en face de lui, um dieu trompour, il lui faut passer par ce médium, d'un être dont, dans cen registre, ceci mériterait, bien sûr, de plus longs commentaires, ce n'est pas tellement d'un être parfait

qu'il s'agit, mais d'un ôtre infini.

Descartes reste-t-il donc là, accroché, à ce qu'il en a toujours été jusqu'à lui que toute recherche, que toute voie de science, doive s'assurer de cecl que cette science actuelle existe quelque part, dans un être existant et qui s'appelle dieu, en d'autres termes, diou soit supposé savoir.

Ceci paut vous paraître, peut vous paraître quo jo
vous emmène loin de ce qui est du champ de notre expérience
et pourtant, je le rappelle ici pour en quelques sorte, à la
fois m'excuser et maintenair votre attention bien au niveau
de ce qui est le champ de notre expérence, c'est que ce sujet,
supposé savoir, c'est l'analyste, pour nous.

Et ce que nous aurons, la prochaine fois à discuter, quand il s'agit de la fonction du transfert, c'est comment il se fait, que noush'ayons, nous; nul besoin ede l'expérience, de la pensée expérimentant l'idée d'un être parfait, infini, qui donc songerait à attribuer ces dimensions à son analyste, pour que s'introduise la fonction du sujet supposé savoir. Mais revenens à notre Descartes et à son sujet supposé savoir.

Commont s'en débarrasse-t-il ? En bien, vous le sevez.

Far son volontarisms, pur la primanté donnée au vouleir de

C'est assurément un des plus extraordinaires tour d'escrime qui ait jamais été porté dans l'histoire de l'esprit les vérités éternolles, sent éternolles parce que Dieu les veut telles.

Je pense que vous appréciez l'élégance d'une tollo solution qui, en quelque sorte, de toute une part des vérités et justement les éternelles, lui laisse la charge. Entendez bien que Descartes veut dire et dit que si deux et deux font quatre, c'est parce que Dicu, le veut, teut simplement, que c'est son affaire.

Or, c'est vrai que c'est son affaire et que déeux et deux font quatre n'est pas qualque chose qui sille de soi, sans sa présence.

Je vais tâcher d'illustrer ici ce que j'entends dire :
Descartes, quand il nous parle de son procès, de sa méthode,
des idées claires et des idées confuses, des idées simples

et des idées comploxes, entre ces deux termes de sa méthode, met l'ordre à siuvre.

Il est bien possible, après tout, que un + un + un + un ne fasse pas quotre, et je dois vous dire que, ce sur quoi je suis en train, pour vous, d'articuler le vel de l'aliéna-tion, en est, bel et bien, l'exemple.

Car, dans l'ordre cardinal, ceci donnorait à peu près quelque chose comme ceci :

chaque fois qu'on introduit un nouveau terme, il y en a toujours un ou plusieurs des autres qui risquent de nous glisser entre les deigts.

Mais, pour en arriver là, ce quiimporte, ce n'est pas le cardinal, c'est l'ordinal. Il y a une promière opération mentale à faire, puis une seconde, puis une throisième, puis une quatrième, si vous ne les faites pas dans l'ordre, vous les manquez. Et de savoir si, au bout du compte, ça fait trois ça fait quatre ou deux, est rolativement secondaire, c'est l'affaire de Dieu.

En d'autres termes, ce que Descartes introduit, s'illustraussitôt, car sen discours de la méthode, il l'introduit en même temps que sa géemétrie, sa dioptrique, et encers un treisième traité.

Ce que Descartes introduit, c'est quelque chose qui n'est pas, pour nous, Mormuler d'une façon dont je puisso diro qu'elle deive être vraiment transparente, mais qui, tout de même est indiquée dans le sens que je vais vous dire, il substitué les petites lettres (a), (b), (c) etc. de son algèbre, aux grandes. Les grandes, c'est, si vous voules, les lettres de l'alphabet avec lesquelles Dieu a créé le monde, et dent vous savez qu'elles ent un envers qui est c'est-à-dire, qu'à chacune correspond un nombre. Le différence des potites lettres de Descartes avec les grandes, c'est que les petites lettres de Descartes n'ent pas de nombre, qu'elles sont interchangeables et que, seul l'ordre des commutations définira leur procès.

De ce qu'il y a dans le nombre, de déjà/mpliqué de la présence de l'autre, mon diau, il suffirait pour l'illustror

de vous dire que la suite des nombres, on ne peut la figurer qu'à y introduire, un certain terme de numération c'est-à-dire d'une façon plus ou moins larvée,

Or, le zéro, c'est la présence du sujet, qui à ce niveau-là totalise. Nous ne pouvons pas l'extraire de la dialectique du sujet autre pour un temps, où il so joint,
fait subsister ce champdent la neutralité apparente, n'est
autre que la présence du désir comme tel, bien sûr, ceci,
je né l'illustrerai que par effet de retour, pourtant nous
aurons pu faire quelques pas plus avant dans la fonction du
désir, Descartes, pour un temps, inaugure, les
bases de départ d'une science dans laquelle Dieu n'a rien à
voir.

Car c'est la caractéristique de notre science, sa différence d'avec les sciences entiques, c'est que nous avens une science, où personne n'ese même nans ridicule, se demander si Dieu en sait quelque chese, si Dieu feuillette les traités de mathématiques moderne pour se tenir au courant.

Jo me suis assez avencé aujourd'hui, et je m'excuso de

no pas l'aveir fait plus,

C'est là-dessus que je vous vois vous vous désigner constante, ce qui est la dernière visée de mon discours de cette ennée, de poser la question de la position de l'analyse dans la science, qui est de savoir si l'analyse est, peut se situer dans notre science, notre science considérée comme celle où dieu n'a rien à voir.

## Discussion du 3.6.1964

recen

...Jo vous denno l'occasion tout de suite de compléter la portée de ce que je vous si dit aujourd'hui, à un autre niveau, j'en serais houreux.

roon

J'ai du mal à l'articuler evec ce que vous avos dit après.

Acan

C'est brof, bien sûr. Parco qu'on réalité, je n'ai pas pu, en effet, y revenir.

ABGR

Est-ce qu'il n'y aurait pas, justement, un moyen de l'articuler, par rapport à ce que vous avez dit ensuite. La relation du sujet au moreir, justement par rapport à ce que vous avez dit ensuite, la relation du sujet au mireir, en tant qu'elle le renvoie au sujet supposé savoir qui est dans le mireir.

Aicen.

Out. Enfin, je no vous suivrai pas dans cette direction.

Je no vous suivrai pas dans cette direction parce que je crois que c'est un court-circuit. Le point où se branche la reprise du Verstellungsreprisentanz qui est tout de même très nécessité

dans men discours, d'aujourd'hui, n'ost-co-pas, le point que je vous ai dit être, si vous voulez, le point virtuel de la fonction de la liberté, pour autant que ce cheix, le vel se manifeste là entre le signifiant et le sujet.

Je l'ai illustré d'un brof rappol, d'une indication, d'une ouverture sur ce qu'en pourrait dre des avatars de cette liberté qui, en fin de compte, n'est bien entendu, jamais retrouvée par personne de sérieux.

Et puis je suis passé à Descartes. Je suis passé à ce Descartes qui no s'en soucle guère sinon en acte. C'est en acte et par cette voie où il trouve sa certitude, que sa t libers, à lui, passe. Ca ne veut pas dire que, il nous la lègue, à titre de compte en banque.

Co lieu du Vorstellungeropräsentanz, en tant qu'il va nous permettre d'y situer très précisément certains éléments qui nous intéressent, ça sora par là qu'il faudra encore que je passe laprochaine fois avant de faire jouer devant vous, au niveau du transfert, ces termes que j'ai été forcé d'introduire, aujourd'hui autour de la fonction de l'autre.

Co sont dos chosos, en apparence, fort éloignées do notre domaine, mais que, quand même, je ne suis pas forcé d'annoncer dès sujourd'hui. C'est très exactement le psychosomatique.

Lo psychosomatique, o'est quelque chese qui n'est pas un signifiant mais qui, quand momo arrive là, C'est dans la mosuro où l'affairo, de l'induction dignifiante au niveau du sujot, s'est passée d'une façon qui no motte pas en jeu l'aphanisis du sujet, que le psychosomatique est concevablo, en d'autres tormes quand dans, le potit ouvrage dont jo parlais tout à l'heurs, ot dont vous pourrez mesurer l'au pleur de bavardage, fait cette petite remarque qui, encore qu'elle prétende réfuter, non pas moi. je no suis, dieu merci, pas mis en cause, mais ceux qui pari on mon non, quand il rectifie que le désir n'est pas représes tatif du besein, en effet, c'est tout à fait quelque chose d'aboslument essentile. Car, c'est dans la mesure où un beso: vientà Otre intéressé dans cetto fonction, parce qu'à cette placo le Vorstellungsreprüsentanz peut qualquo choso qui lim tera beaucoup, bien sûr, notre jeu d'interprétation pour la raison que le sujet, en tant qu'aphanisis n'y est pas intéresse que la psychosomatique pout être conque comme quelque chose qui soit quelque chose d'autre que ce simple bavardage de dire qu'il y a une doublure psychique, il y a tout ce qui se passe de somatique, en le sait depuis bien longtemps, si nous parlon de psychosomatique, c'est dans la mesure où doit y intervenir, le désir.

C'est en tant que, ici, le chaînon désir est conservé, si nous ne pouvons plus tenir compte de la fonction aphanisis du sujet. J'indique cela, maintenant, après tout, pourquei ne pas même m'y tenir ? Puisqu'après tout, pour ce qui est de mon sujet de cette année, à saveir les fondements de la psychanalyse, ce commentaire latéral sora psut-être de toute façon trop bref pour faire ailleurs que dans les esprits déjà préparés parce qu'ils ont déjà travaillé ce champ, un effet de lumière.

Pourtant, jo le rementionnerai la prochaine fois au début de ce que j'aurai à énoncer. Je voudrais encore bien

vous faire sentir alors, puisque je suis sur ce terrain, ce de quoi il s'agit.

Dans le réflexe conditionné, dans l'expérience pavlovien no, on no remarque pas, on ne remarque pas assez que, elle n'est possible, que pour autant que l'exercice d'une fonction, d'une fonction biologique, de ce à quoi nous pouvons attacher, la fonction unifiante, totalisente du besoin, que c'est pour autant qu'elle est démontable, à savoir que plus d'un organe, y interfère, à savoir que, si vous avez fait, secrétor votre chien à la vue d'un morceau de viande, ce qui va vous intéreseer à partir de là, c'est la chose coupée à l'endroit, do In secrétion salivaire. Et que ce qu'il s'agit, c'est de montrer, que c'est articulable, avec quelque chose qui sonctionne comse signifiant, pulsque c'est fait par l'expérimentateur. En d'autres termes, l'autre est là. Mais pour ce qui ost de démonter quelque chose quant au prétendu psychémo, du malheureux animal, ça ne démontre absolument rion. Mûmo les prétendus effets de névrose qu'on chtient, ne sont pas des effets de névrose, pour une simple raison, c'et qu'ils ne sont pas analysables par la parole.

Qu'on produise des choses, c'est fort intéressant,
mais vous en savez très bien quel est l'intérêt majour de
cos réflexes conditionnés : c'est de voir ce que l'animal
peut percevoir, c'est-à-dire de nous servir du signifiant
qui n'est pas un signifiant pour lui, mais qui, pour fonctionner comme signifiant doit tout de même s'inscrire dans une
différence, pour voir ce qu'il y a de différentiel possible
au niveau de son perceptum, ce qui ne veut d'ailleurs abselument pas dire qu'il en sera le percipiens au sens subjectif du mot.

Le principal intérêt de ces expériences c'est de nous permottre, de faire voir chez l'animal quel est l'éventail différentiel, au niveau ici d'une perception mais d'une perception qui n'a rien d'une représentain, forcément car ce n'est pas ici d'un autre sujet qu'il puisse s'agir que du sujet de l'expérimentateur, ça va encore même bien plus loin. Nous interrogeons l'animal sur notre perception. Cette façon de limiter la pertée des expérences pavloviennes, est d'ailleur du même coup la façon de lour restituer leur très grande et véritable importance.

Quels sont sos bénéfices effectifo, scientifiques, co sont coux là que je dis et d'ailleurs, ce n'est pour rien d'autre qu'elles sont effectivement employées. L'intefêt, finalement, peut être, de nous apercevoir, de la question, quand même, qui est soulevés, par le fait, que tout de même, nous découvrons chez l'animal, que ces signifiants qui sont les nêtres, puisque, comme je vous l'ai dit, c'est nous qui les échelennens en perception, nous expérimentateurs, tout de même, traduisent entre eux, une sorte d'équivalence, qui est faite pour faire pointer une question.

Je ne diapas que je la réscude en la posant. Une sorte d'équivalence qui est faite pour nous permettre de pointer, la question, si je puis dire, du réalisme, de ce nombre dent je parlais tout à l'heure. Sous une forme qui n'est pas celle du nombre, au sens où je veus l'ai, là, au tableau, décompcsé, et où je veus montre quelle question implique en lui tout usage du nombre et ce qui fait que l'arithmétique est une science qui a été, non pas du tout affectée, mais littéralement arrêtée, barrée, par l'intrusion de l'algébrieme,

Dans un autre sens, le nombre, à titre de fréquence, de fréquence pure, intervient, dans ce que nous pouvens appeler, à remettre les choses en place, le signal pavlovien, c'est à savoir, qu'un animal conditionné, à cent incitations visuelles à la seconde, réagit à cent incitations nuditives, à la seconde.

Ici, peut commencer l'indication de ce qui, dans l'expérimentation introduit une question nouvelle, car vous
sentez bien qu'il no s'agit pas, encore, pour autant, de
quelque chose, auquel nous puissions donner plein statut de
signifiant, sinon por nous, bien sûr, qui comptons les fréquences. Mais, tout de même, si l'animal, sans apprentissage,
passo des cent de fréquence dans un registre, au cent de
fréquence dans un autre, ça nous permet pout-être d'aller un
peu plus loin sur ce qu'il en est de la structure proprement
perceptive.

J'en ai profité pour vous dire les choses que je voulais vous dire et que je ne vous avais pas dites. Restonsen là.